

نبحر اليوم مع اسم من أسماء الله الحسنى اسم تكرر في القرآن أكثر من خمس عشرة مرة، اسم يشملك بولايته، وهو اسم الله

الولي قال تعالى :

( ٱللَّهُ وَلِىُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَـٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَوْلِيَآ وُهُمُ ٱلطَّـٰهُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ أَوْلِيَآ وُهُمُ ٱلطَّـٰهُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلظَّلُمَـٰتِ ) البقرة:١٥٠١]

وقال الله عزّ وجلّ:

( وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ نَصِيرًا)

[النساء:٥٨]



الولي اسم يحمل معنى من معاني الربوبية والملك، ولكل اسم من أسماء الله شق عام وشق خاص بما في ذلك الولاية، فهناك ولاية عامة لكل الخلق بالخلق والتدبير والملك، فالولي يتولى شؤون من كفر به ومن عبد، يتولى اليهود والنصارى يتولى أمورهم جميعاً ويشفي مريضهم ويجيب سؤلهم ويفرج كربهم وهذه هي الولاية العامة للخلق ودليلها قول الله عزّ وجلّ :

الولاية العامة للخلق ودليلها قول الله عزّ وجلّ :





أما الولاية الخاصة لخلقه فهي لمن لم يشرك، ولم يكفر به فتكون الهداية على شكل هداية توفيق وهداية حب ونصرة بل هداية تأييدٍ ومعونة وسكينة تسكن قلب ذلك العبد ودليلها قوله عزّ في علاه:

( ٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ الطَّلُمَـٰتِ إِلَى ٱلنُّور) القرة:١٥٥١



نصيب العبد من الهداية نصيبه من الولاية، ونصيبه من الولاية بقدر ما يعمله ويتقـــرب به إلى مولاه، فكلما اقتربت منه زادت العناية بولايتك له زادت ولايته لك فهداك وأعانـــك وأخرجك من ظلمات نفســـك إلى نوره فكلما وجدت في نفســـك تلكؤا أو تـــردد أو تباطؤا عن عمل الخير فاعلم أن ولايتك منقوصة.

وكلما وجدت نفسـك تنفتح للنور وتقبل في كل صغيرة وكبيـــرة، ورأيتهــا تستشـــعر أن كل ماهو حولك رســائل موجهـــة لإصلاح نفســك فســيكون إقبالك إلــــى الحق والعمـــل ســـريعاً فاعلـــم حينهــا أن الله تفضل عليك بولايته الخاصة لأن الجزاء عنده من جنس العمل.

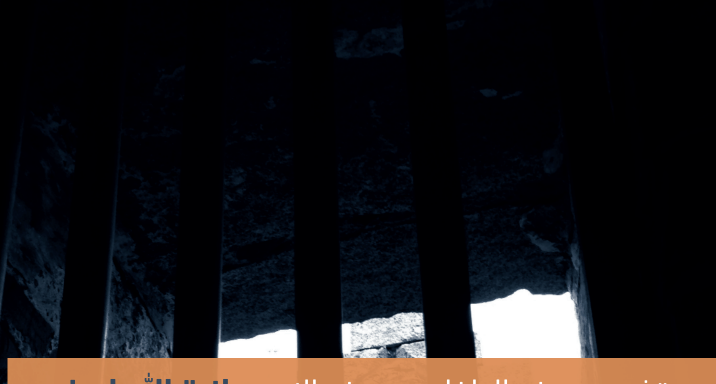


تدبر ولاية الله لنبيه يوسف التي لازمته، بدايتها حين تآمر عليه إخوته فزيّن لهم ألا يقتلوه وأن يكتفوا برميه في الجبّ هكذا بدأت القصة ثم جعل أهل القافلة القادمة من مصر يحتاجون للماء فيدلون بدلوهم لأخذ الماء فيجدوا يوسف، ونقف هنا لنتفكر في تدبير الولي لحال يوسف، من كان سينقذ الطفل الصغير من الظمأ والأفاعي إن لم تعبر تلك القافلة وإن عبرت ولم تدلوا بدلوها تلك هي ولاية الله له.



تدبير الله لأمر نبيه في جميع أحواله وتهيئة وجوده قبل ولادته فقد حرم عزيز مصر من الولد ليحتاج قرب يوسف كابن فيتخذه ولدًا، ثم يحوج الملك في تلك الرؤى المتكررة والتي أصبحت مع تكرارها تحتاج تفسير، سبع بقرات وسبع سنابل فيسأل من حوله ويجيبون بتدبير من الولي أنها أضغاث أحلام، ولكنه العظيم الذي إذا أراد شيئًا هيأ أسبابه فيجعل تفسير الرؤى على يد نبيه ليخرج من من سجنه عزيزًا ملكاً عائداً لحضن أبيه.





يستشعر يوسف الطفل ويوسف النبي **ولاية الله له في** 

<mark>كل مرحلة من مراحل حياته</mark> حتى في أحلك الأوقات

في سجنه فيختم حديثه بعد ذلك الاستشعار بـ :

(رَبِّ قَدْ ءَاتَیْتَنِی مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِی مِن تَأْوِیلِ ٱلْأَحَادِیثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَـٰوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلیِّ فِی ٱلدُّنْیَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِی مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِی

يُّ لَصَّلِحِينَ) [يوسف:١٠].



ويأتي اسم الله الولي في أشد لحظات الكرب التي مرت على الخلق حين منع ومسك المطر عن الخلق فتقحط الأرض وتموت البهائم وينقطع مصدر الرزق الأول فيصيب الجميع اليأس بأن الكرب لن ينفرج فيقول الله بلسان حالهم :

( لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةٌ) [النجم:٥٨]

فينزل عليهم المطر بعد قنوطهم ولا يكتفي الكريم بنزوله بل ينشر رحمته على عباده وكأنهم لم يذوقوا بأساً قط يقول عزّ في علاه :

وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِن بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِن بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ) الشوري١٦٠٠. فكيف تظن أيها العبد أن الله الولي في لحظة من لحظات يومك قد توقف عن ولايته لك؟ هل تظن أيها العبد أنه خذلك؟ وأنه عزّ في علاه لم يتكفل بشؤونك؟ حاشاه ولكن قدر الله لك ماض لأمر يريده هو لا أنت لخير تجهله أنت ويعلمه هو،

الثقة العظيمة بالله هي التي جعلت أصحاب الكهف السبعة أو التسعة أياً كان عددهم يتركون قصوراً لاجئين لكهف يأويهم ثقة بالله قال تعالى: فَأْوًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرْ لَكُمْ رَبُّكُم مِّن رَّحْمَتِهِ فَيْ أَمْركُم مِّرْفَقًا ) الكهف: الكهف مَّنْ أَمْركُم مِّرْفَقًا ) الكهف: ال





# فتأتي الولاية من السماء للعبد الثابت الصابر

فيقول عزّ في علاه :

(وَٱلضَّحَىٰ\* وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ\*مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ \*وَلَلْاَخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْاُولَىٰ \*وَلَسُوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى \*أَلَمْ يَجِدْكَ خَوَلَسُوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى \*أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَأُونُ\* وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ\* وَوَجَدَكَ يَتِيمًا فَأُونُ\* وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ\* وَوَجَدَكَ عَآلًا فَأَغْنَىٰ) الضياما

أما عن ثقة نبي الله إبراهيم بربه حين وضع ابنه إسماعيل وزوجته هاجر في صحراء مكة، ذلك الابن الذي طال انتظاره والذي جاء بعد كبر سن أبيه ووهن عظمه وبلوغه من العمر ستون عاماً، فحاجته الآن لهذا الابن أكبر لكنه ذهب تنفيذًا لأمر الله وامتلائه ثقة بولايته، وتفهم تلك الزوجة الصالحة ولاية الله لها ولابنها فتسأل زوجها ليطمئن قلبها: آلله أمرك بهذا؟ إذًا فلن يضيعنا، فتولى الزوج المؤمن الممتلئ بالإيمان وحين أصبح على تل وغابت عينه عن أهله رفع بديه داعياً ربه :

( رَّبِّنَا ۚ إِنِّنَ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيِّنِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرِّمِ رَبِّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَٱجْمَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِيَ إِلَيْهِمْ) [اراهيم:٣٠].





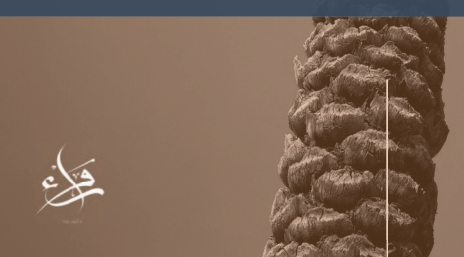
فتاة صغيرة تبلغ من العمر مايقارب خمسة عشر عاماً تعاني آلام الحمل والـــولادة وحدها لا يعينها معين وليس لها غير خالقها، يـــزداد عليها الألـــم حتى يضيق بها ذرعـــاً فتتمنى

الموت فتدعوا خالقها :

(فَأَجَآءَهَا ٱلْمَخَاصُ إِلَىٰ جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَـٰلَيْتَنِى مِتُّ قَبْلَ هَـٰذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا) [مِيمِ:١٣].

ویرد الولی علی دعائها بندائه لها

(فَنَادَنْهَا مِن تَحْتِهَاۚ أَلَّا تَحْزَنِى قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًّا\*وَهُزِّىۤ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَـٰقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا\* فَكُلِى وَٱشْرِبِى وَقَرِّى عَيْنًا) [مرم:١٦-٢٦]



نوديت بالاطمئنان وأمرت بعدم الخوف والأكل والشرب خافت من المخاض والولادة وإنجابها لطفل من غير أب ورمـيها في عفتها وشـرفها فيتكـفّل الـولي عزّ وجلّ بأمرها وشـؤونـها وولادتها وسمى ابنها عيسى فيجعله نبياً من أولي العزم فلا يُذكر عيسى إلا وتذكر أمه معه عليهما السلام جميعاً



الولاية لها أربع معان تدور حولها: القرب، الحب، الحفظ والعناية والنصرة. فعندما يقول العبد أن الله وليـــه ذلك يعني أنه يعـــي أن الله أقرب إليه من حبـــل الوريد، ذلك الحبل الذي إذا قطع توقف ســـريان الدم وتوقفت حياة الجســـد الذي تسكنه ووالله أنه عزّ في علاه أقرب لعبده من ذلك الحبل.

إن الله ولـــي العبــد إذاً هــو المحبــوب وهو المقدم في ذلك الحب وليس لأحد ســواه فهو مــن نزل الكتاب وهو من يتولى الصالحين فالولي هو من يتدبر أمر العبد ويحفظ شؤونه فهو النصير ولا نصير بعده.



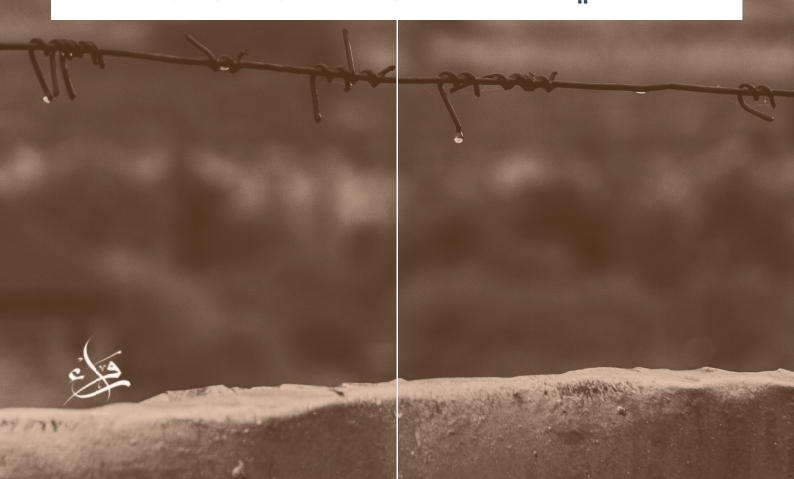
يقول ابــن القيم: كمال الولايــة أصلها الحب ولا يكون ولياً إلا محباً فلا يمكن أن تتولى أحداً إذا لم تحبه، كمثل العداوة بين اثنين أصلها البغض والولاية بينهما إذا كان الجامع حباً.

إذا المؤمـــن أحب ربه كان من مواليـــه، والله عزّ في علاه يتولى العبد حينمـــا يحبه، فحين يوالي الابن أباه فهي موالاة المحتاج ولكنه حين يوالي الله ربه فهو يعلـــم علم اليقيـــن أن الولــــى غير محتاج لـــه فلا تزيد موالاته في ملكه شــىء ولكنه الإحســان والرحمة والشــفقة بعبــده، يوالـــى العبد ربه حيـــن يحب الله ورســـوله معادياً مـــن عاداهـــم وكذلـــك كان الذين اختارهم عزّ وجلّ لصحبة نبيه فقال عنهم عزّ في علاه: (لَّا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْـَاخِرِ يُوَآدُّونَ ِّ مَنْ حَا**ّدً ٱللّهَ وَرَسُولَهُ)** [المجادلة-٢٢]





«مَن عادَى لَي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْخَرْبِ» النامي وليًّا فقد آذَنْتُهُ بِالْخَرْبِ» النام حديث قدسي أوحى فيه الله لنبيه بعداوة من عادى ولياً من أولياءه وكيف يعادي العبد خالقه يعادي من بيده ملكوت السموات والأرض؟



ويقول عليه افضل الصلاة والتسليم : **«وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلي مما افترضت عليه»** <sub>البخاري]</sub>

#### إذن الباب الأول للقرب هو تجويد الفرائض

فكيف هي صلاتك أيها العبد الفقير المتذلل لخالقه؟ كيف هو خشوعها وطولها؟ كيف هو ركوعها وسجودها؟ وكيف هو القرآن؟ وتقربك لخالقك كيف هو بالنوافل التي يحب

«وما یزال عبدی یتقرب إلی بالنوافل حتی أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذی یسمع به، وبصره الذی یبصر به، ویده التی یبطش بها. ورجله التی یمشی بها» النی

نوافل الصلاة، نوافل السنن، صدقاتك، ذكرك، تسبيحك، استغفارك، تبسمك، سواكك، مد كل ماهو بيدك باليمين وكل ذاك باحتساب الاجر وسؤال النفس بماذا تقربت إلى الله في هذا اليوم زائداً عما قمت به بالأمس.





## ا . اقترب من الله

ولاية الله كسبية أي أن لها أسباب تبذل وأعمال تعمل ودلیل ذلك قوله عزّ فی علاه **(وَهُوَ يَتَوَلَّى** ٱلصَّـٰلِحِينَ) [الأعراف-١٩٦] وقوله :

وَٱلَّذِينَ جَـٰهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ) [العنكبوت-٦٩] فكلما زاد صلاحك وجهادك وإحسانك زادت ولاية الله لك بالحفظ والنصر والتأييد والعون ولا تنس أن الجهاد بينك وبين الشيطان مستمر ماحييت لقوله:

( وَهُوَ وَلِبُّهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ) النمر-١٢٧]،



طريق الولاية هو القرب من الولي والسباق إليه قال تعالى :

(وَٱلسَّٰبِقُونَ ٱلسَّٰبِقُونَ\* أُولَـٰئِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ) الواقعة: ١١٠١،

سابق بما فتح الله عليك في العبادة في الذكر، الصوم، الخطاب وحسن البلاغ، سابق في أي ثغر من هذا الثغور

لأن الله عزّ وجلّ يقول: (سَابِقُوٓا) الحديد ال

أمرنا بالسباق ولا يكن السباق سباقاً بغير المسارعة

فالله عزّ وجلّ يقول :(وَسَارِعُوٓ )[آل عمران:١٣٣

إن استطعت أن لا يسبقك إلى الله أحد فافعل.

ابحث كيف تكون من المقربين في الأحاديث قال النّبي ﷺ:

(أقربُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِن رَبِّهِ وَهُو سَاجِدٌ) ومسرر : وقال في حديث آخر

( أقربُ ما يكونُ الربُّ من العبدِ في جوفِ الليلِ الآخر) [صحيح الجامع]

ويقول عزّ في علاه : (وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا) [مريم:٥٥]

إذن سجودك في الليل الآخر ومناجاتك سبب قربك منه.

ابن عون صحبه احدهم ليلاً ونهاراً صيفاً وشتاءً عشرون ســنة قال: فما وجدته في يـــوم إلا وهو زائداً عليه بالأمس. فتخيل نفسك موصوفاً بهذا الوصف ومنهج حياتـــك أن تزيد ما كنت عليه بالأمس وتســـتمر بالثبات على، ماقبله.



## ٣.قدم مَحاب الله ورسوله على من سواهما

أن تكون عبداً لله الولي حين تقوم بأسباب محبته أي أن يكــون لك حال مع كلام الله عــز وجلّ ووردك من القرآن وحفظك وخلوتك معه، وأن تؤثر الله ورســوله على حياتك فيكونان أحب إليك من سواهما.





لاحظ الأمر بالحفظ، احفظ الله أي احفظ العمل الذي قمت به من الحبوط والبطلان والترائي احفظه من الانتكاسة بعد الحماسة يقول عزّ في علاه :

(وَلَا تُبْطِلُوٓا أَعْمَٰلَكُمْ) [محمد:٣٣]

حرصاً عليها.



## ٤. انصر الله ينصرك

يقول ابن تيمية: أعظم الكرامة لزوم الاستقامة ويقول ابن القيم: نفسك تطلب منك الكرامة والله يريد منك الكستقامة، اعلم أنه لا يمكن لأحد أن ينالها بهذه السهولة أن الله قد يبتلي العبد بمرض أو بلاء ويشدد عليه ولا يزال قلبه راضياً ثم يبتليه ويشدد الله البلاء ولا يزال قلبه راضياً.





إذاً القضية لزوم الاســــتقامة على أمـــر الله عزّ وجلّ فيشـــيب شـــعرك وتهـــن عظامـــك وتهـــن جوارحك وسمعك، وبصرك، وعينك وأنت مستقيم على أمر الله لـــم تداهن ولـــم تنحرف ولـــم تفرط فهـــخه أعظم الاستقامة.



-روابط البث المباشر للدرس الأسبوعي .

-المواد الإثرائية والملخصات.

-نأخذ مشاركاتكم ونستمع لآرائكم الن يرة وأكثر..

يمكنكم الاشتراك **بقناة التليجرام لمدونة رواء:** https://t.me/rawaablog

کما یمکنك متابعتنا من خلال زیارة **مدونة رَوَاء:** https://rawaa.org/