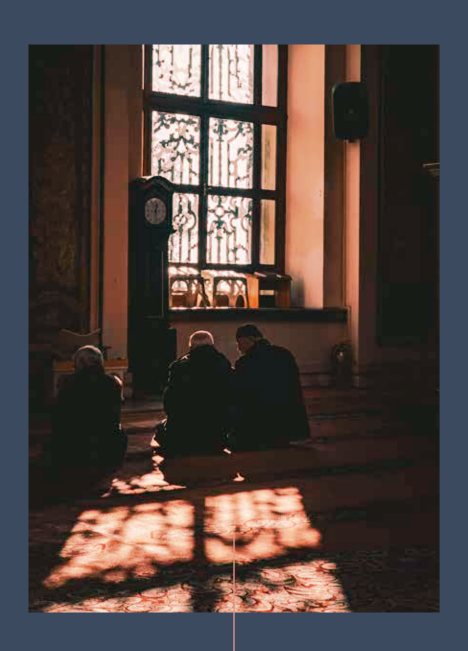


# جُعلت ميقاتاً للقلوب، وموعداً ثابتاً للاتصال بالسماء ومناجاة الإله، لتأنس الروح وتهنأ في الحياة.





خلق الله عزوجل آدم من طين كالخزف، ثم نفخ فيه من روحه، هذه الخلقة لبني آدم المكونة من طين وروح لا يعلم أسرارها ولا كينونتها ولا ما يصلحها إلا الذي خلقها،

يمر الإنسان بمنعطفات حادة في الحياة ،قد تكون كرب شديدة على ذاته الشخصية أو على مستوى الأمة، تمر الأمة بأحداث عظام، بفتن وحروب لا تتوقف ، نرى المئات قُتلوا في غزة أو سوريا ولا زال العداد لم يتوقف منذ سنين، نراهم أمواتاً وأشلاءً، بينما يخبرنا الله -عزوجل- عنهم بمقياس آخر، أنهم أحياء ولكن لا تشعرون.



لذلك دعونا اليوم نأتي إلى علاج أخبرنا الله -عزوجل- به فى آيات ثِقال حين قال:

ُ (وَلَا تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِن لَّا تَشْعُرُونَ \* وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ الْخَوْفِ وَالْأَنفُسِ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالنَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ) المِدَدَ ١٥٠-١٠٠.



ُ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ) المِّهَ:١٥٤-١٥٤.



فالله عزوجل قبل أن يتحدث عن الموت في الآيات وعن الابتلاءات الشــديدة والفتــن المظلمة التي أخبر النبــي عنها، حين قال: (بَــادِرُوا بالأعْمَالِ فَتَنَــا كَقِطَعِ اللّيْــلِ المُظْلِمِ) مِــي، قطع الليل المظلم ونحن في وضــح النهار، لكن كقطع الليل المظلم تعمي الأبصار والقلوب، فلا يعرف الإنسان المظلم تعمي الأبصار والقلوب، فلا يعرف الإنسان أين الحق من الباطل.

قال تعالى : (يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْــتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) البَّهْ: ١٥٣.

لنقــف عنــد معنى الصـــلاة ولماذا يأمرنا الله عزوجل بها.

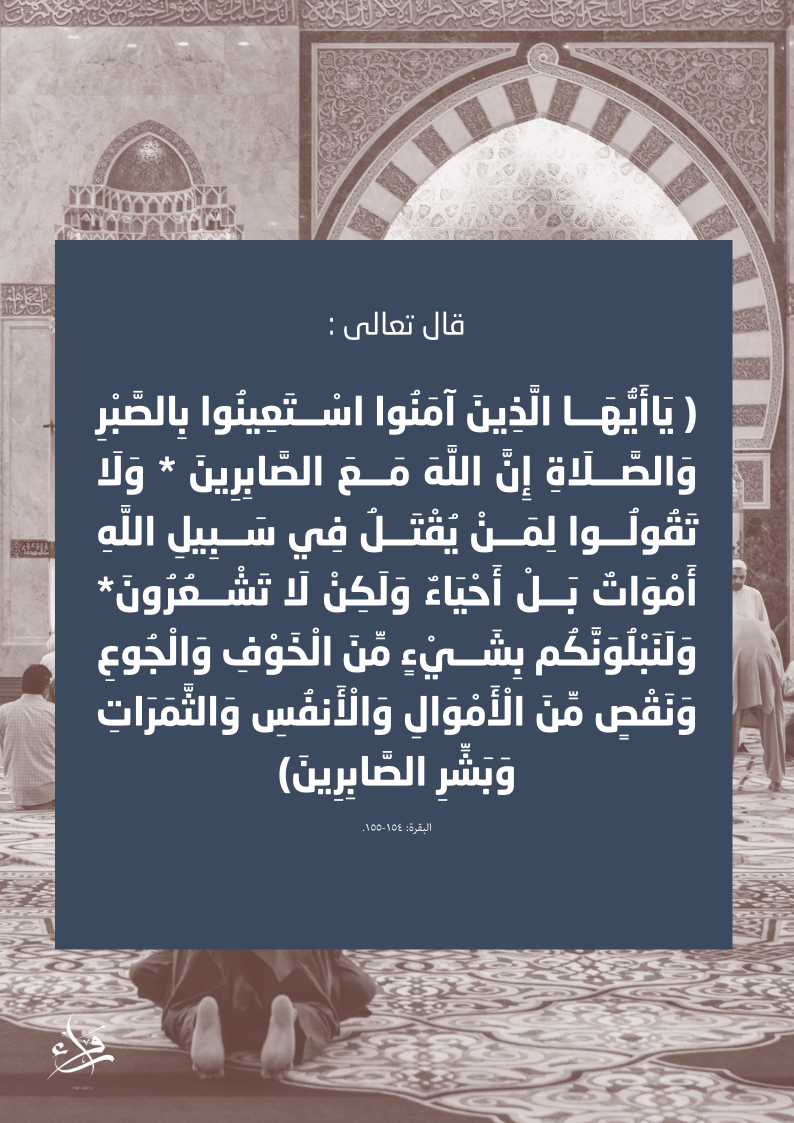


#### لماذا نتحدث عن الصلاة؟

نريـــد أن نفهم الأمر من زاوية أخرى ، لماذا نحتاجها كعبادة؟ هناك أربع عبادات نمارســها يومياً، هـــذه العبادات يتقاطع الإنســـان فيها بعلاقته مـــع الله عزوجل ، مـــن خلال القرآن والذكر والدعاء والصلاة، عبادات لا تخلو منها أيامنا، فالذكر هـــو ذكر لله وحده، والقرآن هو كلام الله عزوجل وهو ذكر أيضا له وحده، والدعاء أنت تدعو الله -كونه دعاء مسألة أو أيضا له وحده، أما الصلاة فهي تشـــمل الأربعة جميعا، لذلك دعاء عبادة-، أما الصلاة فهي تشــمل الأربعة جميعا، لذلك نفهم عندهـــا قول النبي ﴿ (الصّلاة خيـــرُ موضوعٍ فَمَنِ الفهم عندهــا قول النبي الله الله الله المناع النبي الله الله المناع الله النبي المناه أن يستكثر فليستكثر المناه النبي المناه ا

نتحدث عـــن الصلاة لأن الله -عزوجل- إنما جعلها ليحيي بها قلوبنا وليعيد بها لذة وحلاوة الإيمان.





لماذا تكلم الله سـبحانه عن الصلاة و حلاوة الإيمــان ولذته قبــل أن يتكلم عــن الابتلاء بالنقص الأموال والأنفس والجوع والخوف؟ لأننا دون الإيمــان لا يمكن أن نصبر، وضعيف الإيمــان لا يمكن أن يتحمــل المصيبة، فيجزع ويتسخط من هولها، والله - - سيسأل - - عن صاحب هذا البلاء، فيقول:

(إذا مــات ولــدُ العبــدِ قــال اللهُ تعالى للملائكتِه: قبضتُم ولدَ عبدي؟ فيقولون: نعم فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمــدك واســترجَع، فيقــولُ اللهُ تعالى: ابنوا لعبدي بيتًا في الجنّة، وســمُّوه بيتَ الحمد.

أخرجه الترمذي.



فالإنســـان الــــذي لا يملك رصيـــد من الإيمـــان تنزل عليه المصائب كبرى وعظيمة ، لا يستطيع أن يتحملها فيحتاج إلى أياماً وأحياناً إلى أدوية حتى يتعافى، وأما من يملك رصيداً قويـــاً من الإيمان، من كان يذكر الله -عزوجل- في السراء، لا يتركه الله -عزوجل- وحده في لحظات الضراء، إنما يكون عنده رصيد من الإيمان يسحب منه.

#### ما الـــذي ينمّي هذا الرصيد؟ الصـــلاة، هذه العلاقة بينك وبين الله عزوجل.

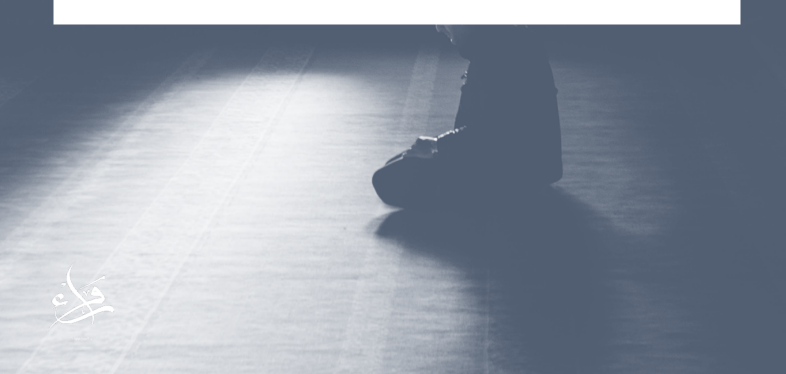
ليســت القضية فقط في الإكثار من العبادات و الذكر، لكن هنــاك أيضا آخر مزامن معها: وهو إحســان العبادة وتجويدها، فالله ســبحانه سيحاســبنا على الإحسان في العمل، ومن أولى العبادات الصلاة، مجرد استشعارك أنك ستتعبد فيها الله سبحانه، فأنت لا تستطيع أن تقدمها إلا بالطريقة المثلى.

ولذلك قال ﴿ (ذاق طعــمَ الإيمانِ من رضيَ باللَّهِ ربَّا وبالإســلام دينًا وبمحمَّدٍ صلَّى اللَّهُ عليه وسلم نبيا) .......... فالإيمان له طعم وله حلاوة وهذه الطعم والحلاوة من لم يذقها فلم يذق طعم الإيمان.



الصلاة التي ذاقها النبي- على إذا حان وقتها، يلتفت إلى بلال-رضي الله عنه- ويقــول: "يا بلال، أرحْنا بالصلاةِ." أخرجه أبو داوود.

مــن خــلال الحديث نستشــف ما في قلب رســولنا الكريم و كأنه يقول: قد شــبعنا مــن الدنيا وأذاها و ثقلها فأرحنا بالصــلاة، فلنتخيل مشــهد نبينا الكريم يتحيّن متى وقت الصلاة ليرتاح!



### التعامل مع أعظم عبادة:

حينما نتعامل مع الصلاة، فإننا نتعامل مع أعظم عبادة لأعظم من يألهه القلب، فإذا كنا في حياتنا نحسّن أخلاقنا من أجل الناس ، أو لأي أجور أخرى، فنحن في هذه العبادة بالذات لا ننظر فيها إلى مكارم أخلاق ولا تفريج كربات ، بل هي علاقة خاصة بينك وبين الله-عزوجل-فقط، هي التي يريدها الله -عزوجل - منك ويريد منك فيها الإحسان، ولذلك نحن لا نقدم لله-عزوجل - إلا الأفضل و الأجمل و الأعظم، هذا المفهوم الأفضل و الأجمل و الأعظم، هذا المفهوم فهمته عائشة -رضي الله عنها-، فكانت حينما تتصدق كانت تطيّب الأموال وتقول: أنها تقع عند الفقير.

ولذلك أنت اجعلها منهجاً في حياتك ، أي شيء ستقدّمه لله عزوجل ، قدّمه كأفضل شيء عندك.





#### الفزع إلى الصلاة:

كثيـــر من النـــاس لا يدركـــون أهمية الصلاة فـــي تفريج الكروب والهموم، و كشف الأحزان، و الهداية في أوقات الفتن، وهذا مدخلنا لليوم كان رَســـولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وســــلَّم إذا حزَبَه أَمْرٌ، فَزِعَ إلى الصَّلاةِ. حزبه أمر: يعني نزلت به نازلة.



ولاحظوا من؟ هــو النبي- ﴿ المؤيــد بالوحي، والذي يعــرف أن الله-عزوجل-سـيهيأ لــه المدد و العــون، وأن جبريل-عليه الســلام- يأتيه بخبر السماء ويأتيه بالوحي من السماء ومع ذلك قد حينما يحزب النبي- ﴿ الأمر وتنزل به النازلة، كمــا حدث في غزوة الأحزاب، وبدر، وأحد، ومقتل حمزة وجعفر-رضي الله عنهما-، وغيرهم الكثير،

فكان أول ما يفعله النبي- ﷺ - أنه مباشرة يتوضأ ويصلي، فلا يسأل عن تفاصيل المشكلة، بل يفزع إلى الصلاة.

# الركعتان في الصلاة تفعل في القلب مفعول السـحر، شـــيء من التثبيت ينســكب على القلب، وشـــيء يثبت الجنـــان، لا يمكن أن يصفـــه وصف. قال تعالــــى: (يَا أَيُّهَا الَّذِيـــنَ آمَنُوا اسْــتَعِينُوا بِالصَّبْــرِ وَالصَّــلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرينَ) القِيدة:١٥٣.





# (والصّلاةُ نُورٌ)

-صحيح مسلم.

فلم تكن هناك مشــكلة يغتّم بها النبـــــى- ﴿ إِلَّا وكان يفزع لها، لا يوجد إنســـان أوذى كما أوذى النبى- ﷺ - ولا خُوّف كما خُوّف النبي ﷺ ولا سُــمّع كما سمع النبي ﷺ، ومع ذلك هو الذي كان إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة، وهو الـــذي يقول لـــه الله -عزوجـــل -: **(ولَقَدْ نَعْلَمُ أُنَّـــكَ يَضِيقُ** َ صَـــدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ) الحجر:١٠٠ فمـــاذا يقول له الله -عزوجل -؟ نعرف أن صدرك ضائق، وضيقة صدره ﷺ ليست بمثل ضيقة صدورنا، لأنه يريد أن يبلغ دين الله-عزوجل، ولا أحد يستجيب لــه و يؤمن به، ولأنه ﷺ لا يعلم إن كانت ســتمكّن له الأمـــة، ففــــى بدايـــة انتشـــار الإســــلام بمكـــة وتعذيب المســـلمين، مـــا كان لـــه إلا أن يعـــد الصحابة-رضوان الله عليهم- بـ: صبرًا آل ياســـر، فإنَّ موعدَكم الجنةُ، فهو امتحان





بعد كل هذه المعاناة التي يعيشها النبي محمد صلى الله عليه وسلم ، ماذا أوصاه الله لتخفيفها؟ قال تعالى: (فَسَــبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّــاجِدِينَ \*وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ (٩٩)) المعربية، أرشـــده الله-ســبحانه و تعالـــــى - إلى أن يســبّح بحمد ربه وأن يصلـــي، فإذا بالمعانة و المشـــاكل تُحـــل!، أفلا تحلّ مشـــكلتك؟ أفلا يزول بلائي وبلائك، إن كُنا نتجه إلى الصلاة بهذا المفهوم أساساً؟ ولذلك هذه الصلاة هي دواء وهداية للعبد، وكشف لكربه وهمومه.

#### أحيانـــاً ليس بينك وبين الحل إلا أن تتوضأ وتصلي، فيكشف الله-عزوجل- الأمر ويحلّ المشكلة.

قــد یکــون جــزء مــن حــل المشــکلة أن یســکب الله-عزوجل- الطمأنینة في قلبك، ویسکب فیك الرضا والثقة، أنه ما قضی الله-عزوجل - فهو خیر.

قد یکون الحل هو فـــي تثبیتك أنتِ وطمأنینتك حتی تمرّ المشــکلة، لأن الله - عزوجــل - کتب أنها لابد أن تمر، فأنت لا تعرف الحل کیف سیکون لکن المهم أن تعمل بما أوصانا الله -عزوجل- به: (فَسَــبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ) الحجرية.

#### الميثاق الأعظم:

هذه الصلاة هي أعظم صلة بينك وبين الله عزوجل، وهو الميثاق الأعظــم، وهي أول موعد بيننا وبين الله عزوجل، وأعظم أركان الدين على الإطــلاق، وهو الركن العملي، فليس أعظم ولا أجل ولا أهيب من هذه الصلاة.

ولذلك يقــول العلمــاء أن مقياس علاقتــك وتدينك الحقيقــي في علاقتك مــع الله -عزوجـــل- هو في صلاتك.



# الخشوع يبدأ من الأذان..



نحن لا نبدأ في الخشــوع من الصلاة بل من اللحظة التي يكبر فيها للصلاة (مــن الأذان)، فترديدنا مع المؤذن هو بداية الاستعداد القلبى والإعلان عن دنو الموعد.

النبي ﷺ تقول عنه زوجته: (كانَ يَكُونُ في مِهْنَةِ أَهْلِهِ - تَعْنِـــي خِدْمَةَ أَهْلِــه - فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّــلَاةُ خَرَجَ إلى الصَّلَاةِ) من النظامة الصَّلَاةِ) من النظامة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة الصَّلَاة النظامة ا

هذه الصلاة لم تشــرع في الأرض بل في السماء ، فكل أركان الإســلام نزلت بالوحــي، إلا الصلاة شــرعت في السماء حينما أُسري بالنبي إلى السماء السابعة إلى سدرة المنتهى إلى أعلى مكان.

تخيــل رســـول الله هِ وهو يعرج به إلى الســماء الســابعة عند ســدرة المنتهـــى، حتى يؤمــر بهذه الصــلاة، فكانت خمســين صلاة ثم صارت خمســة، فهي خمس صلوات بالأداء، خمسون بالأجر، وهذا لا يعني أنها تتضاعف، بل هي تكتب خمســين صلاة، أي كل صلاة عن عشر صلوات.

فالأذان هو الأمر الأول الذي يبدأ فيه الإنســـان بالاستعداد، ولذلك الشــيطان يحاول أن يذكرك بكل مواعيدك وأن يشـــفلك بكل شيء موجود في حياتك، لأجل ألا تتهيـــأ للصلاة أو لا تدخلها دخول المتحفز والمشتاق.



#### تفاعل النبي عليه مع الطلاة:

الصحابــة -رضوان الله عليهم- يصفون صلاة النبي عليه بأن "...لجوفه أزيز كأزيز المرجَل" معي السايا.

فلم يكــن النبي ﷺ يبكي في الصلاة نياحة ، كان يعبد الله -عزوجل - حبًا وشوقًا وخوفًا ورجاءً، كان يبكي في صلاته وهذا البــكاء كان كأزيز المرجل، رجفة القلب من الداخــل، وهذا غاية الصدق في غاية الخوف ، ومزيج بين أنــك خائف من ربك محــب له ،و أوصى نبينــا الكريم أن تكون صلاتنا كصلاته حينما

قال النبي ﷺ: (وصَلُّوا كما رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي) مصالحاتِ دل على أن أمر الصلاة لم يكــن عادياً أبداً، ليس حركاتٍ تكرر بل أن تأتى بروحك.



أبو بكــر -رضي الله عنه لم تكن صلاته عادية، بل أســلم أناس من قريش بسبب صلاته.

هل تتخيل أن أحداً قد يســـلم بسبب صلاتك؟ هناك فرق بين من يصلي سريعاً على استحياء، وبين من يصلي فيخشع في صلاته فيحسن ركوعها وسجودها فيأخذ بلُب من يراه.

ســفيان الثوري -رحمــه الله- كان إذا قرأ الفاتحة لا يكاد يُتمُها من كثرة بكائــه، معاني الفاتحة تأخذ بالقلب، ليس أمـــراً عابراً أن يجعلنا الله -عزوجل- نكررها ١٧ مرة في اليوم في الفروض فقط، غير النوافل!

ولذلك اجعل من ضمن أهدافك لهذه السنة: أن تعرف أسرار الفاتحـــة، فتأخذ دورة في تفســيرها، فـــي معانيها، وفي غرائبها، وفي أســباب النزول، تقرأها متدبراً واعياً لتعيشها، ولتفهم شيئاً من رسالة الله -عزوجل- لنا من خلالها.

أما سعيد بن المسيب -رحمه الله- فيقول: (ما أذن المؤذن منذ أربعين سنة إلا وأنا في المسجد، وما نظرت إلى قفا إنسان وأنا أصلي)، لم يصلِّ في الصف الثاني، لأن المؤذن لم يؤذن إلا وهو في المسجد.



#### وكان يقال عن شــيخ الاسلام ابن تيمية -رحمه الله-: "لو رأيت ابن تيمية وهو يكبر لانخلع له قلبك".

ينخلـــع لـــه قلبك من الصـــدق واليقيــن والرهبــة من الله -عزوجل-، والخشــوع الذي يُعدي من يســمعه، ولذلك قد نســمع قارئاً يصلي، فنعرف أنه خاشع في صلاته، وآخر قد يكون أجمل منه صوتاً، غير أننا لا نستشــعر منه ذلك، لأن ما خرج مــن القلب يدخل إلى القلب، وما خرج من اللســان لا يجاوز الآذان.

على بن ابي طالب -رضي الله عنه-، كان إذا سمع الأذان تزلزل وقـــال: جاء وقت الأمانة. أي أمانة؟ {إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى الشَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ} المراب ٢٠٠

**الحسن البصري -رحمه الله-،** إذا توضأ اصفر لونه، فقيل له: يا إمام ما لك؟ فيقول:**"أتدرون بين يدي من سأقف؟**"



# ابن الزبير -رضي الله عنه- كان إذا صلى حســـبوه سارية، يحسبونه عاموداً فوق السطح، وكان في قصته مع الحجاج، حينما ضرب مكة بالمنجنيق -حجـــارة من نار-، وكان هو يصلى

حينما صرب مكه بالمنجنيق -حجـــارة من نار-، وكان هو يصلي عند الحرم، فكان الحجر يأتيه ما بين لحيته وصدره فلا يتحرك له.

البخاري -رحمه الله- كان يصلي فلدغه دبور سـبعة عشـر مـــرة، فلما انتهى من صلاته قال لأهلـــه: "انظروا هذا فقد آذانـــي"، فقالوا: لم لم تقطع الصـــلاة؟ فقال: "كنت قائم بين يدى ربى أفأتحرك لذبابة؟".

لا عجب أن هذه المشاعر هي التي أعطتهم تلك الإيمانيات التي تجعل علاقة الانسان متينة بربه -عزوجل-، وتجعله أشد صلابـــــــــــــة، وتجعل كروبه وهمومه تتفرج، لأنها ليســــــت صلاة عادية وليست عبادة عادية.

إن للعبد موقفين: موقف بين يدي الله -عزوجل- الآن عندما يكبّر ويصلب، وموقف بين يدي الله -عزوجل- في الآخرة، كلنا سنقف لهذا الموقف يوم الحساب، فإذا حسن موقفه بين يدي الله -عزوجل- في الصلاة، وأتم ركوعها وخشــوعها ما استطاع وجاهد في ذلك، حسن موقفه عند الله -عزوجل-



# الخشوع في الوضوء:

بعـــد التهيئة القلبيـــة التي تبدأ مـــن الأذان يأتي الوضوء، والوضوء هو نورك ونهرك الذي تغتسل منه، هو تطهيرك من ذنوبك، هو حليتك يوم القيامة.

يقـــول ﷺ: (تَرِدُونَ عَلَيَّ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِن آثَارِ الوُضُوءِ) ﴿ الْعُلَّا اللهُ عَلَى الْمُحَجِّلِينَ مِن آثَارِ الوُضُوءِ) ﴿ النَّالَةُ وَ اللَّالَةُ اللهُ اللهُ

عندما تتوضأ تكون هذه حليتك، وتبلغ حلية المؤمن ما بلغ وضوءه، **وهذا نورك يوم القيامة على الصراط**.





# الله أكبر:

ثــم تدخل فــي صلاتك فتكبر، عنــد قولــك: "الله أكبر"، استشــعر من الداخل حقيقة أن الله أكبر من كل شــي، لذلــك حركة اليد مقصودة، كأنــك ترمي كل الدنيا خلفك وتقول أن الله أكبر، فالله أكبر من هذا الهم الذي يهمني، والله أكبر من المشكلة التي تضيق بها صدري، والله أكبر من كل من هذا المســتقبل الذي أحمل همه، والله أكبر من كل شــي، يحزنني، والله أكبر من المجتمع الذي أعيش فيه، ومن الكلام الذي أوذيت فيه، ومن القرار الذي أجلته.



ولذلك هذا التكبير لله -عزوجل- يستصحبه الإنسان في كل مرحلـــة من مراحل الصلاة في ركوعه و قيامه من الركوع و في سجوده، ثم يبدأ الإنســـان بدعاء الاستفتاح، و لدينا كل أنواع الأدعية، فتبدأ صلاتك بقـــول: اللهم باعد بيني وبيـــن الذنـــوب والخطايا كمــا باعدت بين المشــرق والمغرب. اللهم اغســـلني من الذنـــوب والخطايا بالماء والمغرب. اللهم اغســـلني والبرد.

لذلك من أهم ما يتعلمه الإنســـان: أن يراجع ويحفظ أدعية الاستفتاح، حتى ينوع فيها.



بعد الاستفتاح يستعيذ ويبسمل ثم يبدأ بالفاتحة، فيقول: (الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) المَانته هذه الآية: الإنسان مسحة من خوف، طمأنته هذه الآية: (الرَّحْمُــنِ الرَّحِيــم) المَحَةِ، ثم يقول: (مَالِــكِ يَوْمِ الدِّيمان: الإيمان: الإيمان القيمان: الإيمان القيمان: الإيمان باليوم الآخر، ولا شيء يحدد للإنسان وجهته في الحيــاة، مثل أن يعرف أن هنــاك يوماً آخر ينتظره، لذلك قــال عمر أبــن الخطاب -رضـــي الله عنه-: لذلك قــال عمر أبــن الخطاب -رضـــي الله عنه-: والله لولا يوم القيامة لكان غير ذلك".

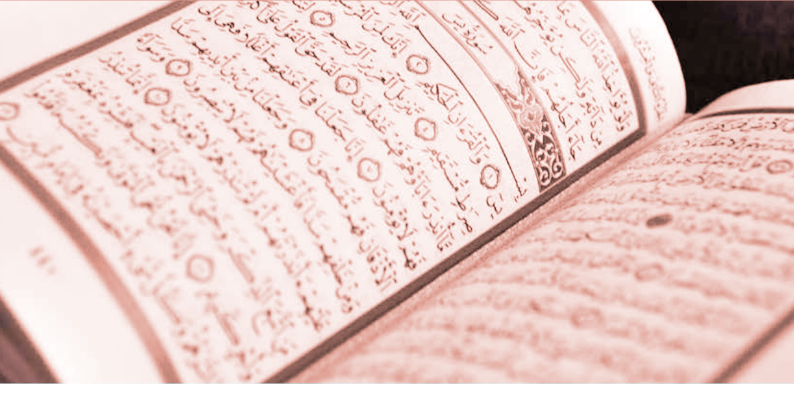
وإذا قال: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْــتَعِينُ) الله أَلَية التي كان السلف تختنق عبارتهم عند قراءتها، لأنها كأنما هي إعلان من أول لحظة في صلاتك، أن يــــارب: إياك نعبـــد وهذه تمــــام الإخلاص، ولا نســـتطيع عبادتك إلا بعونك، فأنت تســـتعين بالله -عزوجل- في أمرك.

ثم يقــول: (اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْــتَقِيمَ \*صِــرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ) المُحَدِد الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ) المُحَدد كل ما سبق من سورة الفاتحة، هو من أجل هذا الدعاء، وهو الدعاء بالهداية إلى الصراط المستقيم، أي صراط؟ (صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ) المُحَدد الله السَّالِّينَ النَّمَانُةُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ النَّمَاد الله المُحَدد الله السَّالِينَ النَّمَانُةُ الله السَّالِينَ النَّمَانُةُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ النَّهَانُهُ اللَّهُ الْمَانُةُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ المُحَدد الله السَّلَالِينَ النَّمَانُةُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ المُحَدد الله المُحَدد الله المُحَدد الله المُحَدد الله السَّلَالِينَ المُحَدد الله المِحدالِينَ المُحَدد الله المُحَدد الله المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد الله الله الله المُحَدد المُحَدد الله المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد المُحَدد المُحَدد المُحَدد المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد المُحَدد المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد المُحَدد الله المُحَدد المُحَدد

المؤمن قـــوي بإخوانه ضعيف بنفســه، وهذه أهمية صحبة الخير ومجتمعات الخير، أن تُلحق نفســـك بهم، ضع نفسك في مجموعة خير، تحفظ القرآن، تتدارس آياته، لا تكن وحدك أنت والشيطان، تواجهه في حياتك فرداً.

لذلك قـــال: (غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ) المنعضوب عليهـــم؟ اليهود، لكـــن ما الصفة التي اســـتوجبت هذا الوصف؟ لأنهـــم عرفوا الحق وحادوا عنه، والضآلين هم النصارى هم لم يعرفوا الحق أساساً .





ثم يقرأ ما أراد من السور الأخرى، هنا نقطة مهمة في الســـور: عندما اســـألك: ماذا قرأت في المغـــرب؟ غالباً المعـــوذات، الفجر؟ ســـورة النصر، والغالب أننا لم نتجاوز هذه الصفحة!

وهذا خســـارة، ليس تقليلاً من هذه السور بتاتاً، بل لأننا أصبحنـــا نقرأها مـــع الفاتحـــة دون استشـــعار، وبهذه الطريقة لا نشــعر بأثر الصلاة على ذواتنا، فإذا كنا نريد الخشـــوع فيها لابـــد من الإتيـــان بالســـور المختلفة، الأطول، التى تلامس حالك.



اســـال الله أن يجعلني وإياكم من الخاشعين في الصلاة وأن يجعل خيـــر أعمالنا خواتيمها وخير أيامنـــا يوم نلقاه.. والحمدلله رب العالمين والصلاة والســـلام على ســـيد المرسلين نبينا محمد وعلى آلة وصحبه أجمعين.



